JURNAL KEPEMIMPINAN & PENGURUSAN SEKOLAH p-ISSN : 2502-6445 ; e-ISSN : 2502-6437
Homepage : https:/ /ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/jp Vol. 10, No. 4, December 2025

Email : jkps.stkippessel@gmail.com Page 2672-2681
© Author

Jurnal Kepemimpinan & Pengurusan Sekolah

PLURALISME DAN TOLERANSI DALAM ISLAMIC WORLDVIEW:
STUDI KEPUSTAKAAN HISTORIS-BUDAYA TENTANG
PENDIDIKAN ISLAM DI PONDOK PESANTREN

Abdullah?!, Abdul Rohman?, Khafidoh3, Sumiran4

1234 nstitut Islam Mamba’ul ‘Ulum Surakarta, Indonesia

Email: abahghu2001@¢gmail.com

M) Check for updates DOIT: https://doi.org/10.34125/jkps.v10i4.1465

Sections Info ABSTRAK

Article history: Pluralism and tolerance in Islamic education are often debated because they can be
Submitted: 23 September 2025 read as an affirmation of diversity and as a shared ethic that rejects violence. This
Final Revised: 11 October 2025 article aims to explain how pluralism and tolerance are constructed within the
Accepted: 16 November 2025 pesantren Islamic worldview through historical-cultural trajectories, and to derive
Published: 26 December 2025 pedagogical implications. The study employs a historical-cultural library research
Keywords: design and thematic content analysis of relevant literature published in including
Pluralism journal articles, proceedings, and policy documents. The synthesis indicates that
Tolerance pesantren frame plurality as a social fact (sunnatullah) to be managed through
Religious Moderation maslahah-oriented reasoning, adab al-ikhtilaf, and ethical communication; tolerance is
Pesantren treated as an active moral competence cultivated through kitab learning, habituation of

adab, kiai role modelling, deliberation (musyawarah), and social service (khidmah).
Evidence from Javanese cultural da’wah further shows that internalising tawhid can
coexist with respect for local symbols, producing adaptive religiosity without
theological relativism. The article’s novelty lies in mapping the pluralism-tolerance-
moderation nexus across three layers of pesantren culture: the formal curriculum,
dormitory-based hidden curriculum, and socio-historical tradition.

ABSTRAK

Pluralisme dan toleransi dalam pendidikan Islam kerap diperdebatkan karena dapat dipahami
sebagai pengakuan atas kemajemukan sekaligus etika hidup bersama. Artikel ini bertujuan
menjelaskan konstruksi pluralisme dan toleransi dalam Islamic worldview pesantren melalui
jejak historis-budaya, serta merumuskan implikasi pedagogisnya. Penelitian menggunakan
studi kepustakaan historis-budaya dengan analisis isi tematik terhadap literatur berupa artikel
jurnal, prosiding, dan dokumen kebijakan yang relevan. Hasil sintesis menunjukkan bahwa
pesantren memaknai pluralitas sebagai fakta sosial (sunnatullah) yang harus direspons dengan
prinsip maslahat, adab al-ikhtilaf, dan etika komunikasi; toleransi diposisikan sebagai
kompetensi moral aktif yang dilatih melalui pengajian kitab, pembiasaan adab, keteladanan kiai,
musyawarah, dan khidmah sosial. Jejak dakwah kultural Jawa memperlihatkan bahwa
internalisasi tauhid dapat sejalan dengan penghargaan simbol budaya lokal, sehingga
melahirkan keberagamaan adaptif tanpa relativisme teologis. Implikasi kajian ini ialah perlunya
integrasi literasi sejarah-budaya Islam Nusantara, pedagogi dialog, serta evaluasi karakter
berbasis praktik harian agar pembentukan Islamic worldview santri menjadi lebih inklusif dan
tahan terhadap ekstremisme. Kebaruan artikel ini terletak pada pemetaan relasi konsep
pluralisme-toleransi-moderasi ke dalam tiga lapis kultur pesantren: kurikulum formal, hidden
curriculum asrama, dan tradisi sosial-historis.

Kata kunci: Pluralisme; Toleransi; Moderasi Beragama; Pesantren.

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2672


https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/jp
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1454864035
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1454864035
mailto:abahqhu2001@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.34125/jkps.v10i4.1465

Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di
Pondok Pesantren

PENDAHULUAN

Wacana pluralisme dan toleransi dalam pendidikan Islam di Indonesia tumbuh seiring
meningkatnya kesadaran bahwa kemajemukan adalah realitas sosial yang tidak dapat
dihindari. Di ruang publik, kemajemukan menghadirkan dua tuntutan yang tampak
berlawanan: menjaga batas keyakinan sekaligus membangun etika kewargaan yang damai.
Sejak 25 September 2023, negara menegaskan Penguatan Moderasi Beragama melalui
Peraturan Presiden Nomor 58 Tahun 2023, yang mendefinisikan moderasi beragama sebagai
cara pandang, sikap, dan praktik beragama berlandaskan prinsip adil dan berimbang,
sekaligus menekankan penyelarasan relasi cara beragama dan berbudaya. Dalam kerangka
ini, pluralisme dan toleransi tidak semata isu teologis, tetapi juga isu pendidikan: bagaimana
lembaga pendidikan Islam menyiapkan subjek beragama yang kukuh pada akidah, namun
matang secara sosial dan mampu hidup bersama secara bermartabat.

Pondok pesantren menjadi arena penting untuk menjawab pertanyaan tersebut.
Pesantren bukan hanya lembaga transmisi ilmu-ilmu keislaman, melainkan ekosistem
budaya yang membentuk Islamic worldview santri melalui kurikulum kitab, adab, relasi guru-
murid, tradisi musyawarah, dan praktik khidmah. Studi sistematis tentang peran pesantren
dalam penanaman moderasi beragama menunjukkan keragaman strategi, misalnya integrasi
pendidikan modern dengan tradisi pesantren, pendidikan multikultural berbasis budaya
lokal, penguatan tradisi intelektual, pemanfaatan pembelajaran digital, penerapan hidden
curriculum, hingga dialog lintas iman dan dialog budaya dalam bentuk halagah (Syahrin et
al, 2024). Temuan-temuan tersebut menguatkan asumsi bahwa pesantren memiliki
perangkat pedagogis yang kaya untuk merawat harmoni sosial. Namun, tidak semua studi
menempatkan perangkat itu dalam kerangka worldview, sehingga hubungan antara nilai
(value), pengetahuan (knowledge), dan praksis pendidikan sering terkesan terpisah.

Di sisi lain, kajian-kajian tentang Islam kultural di Jawa menekankan bahwa
penerimaan masyarakat terhadap Islam historisnya tidak berlangsung melalui konfrontasi
budaya, melainkan melalui dialektika simbol dan makna. Dalam konteks dakwah, tradisi
Walisongo kerap dibaca sebagai contoh strategi akulturasi yang memadukan dakwah dan
budaya. Abbas, Suparman, Suryanto, dan Wafa (2023) menunjukkan bagaimana dakwah
Sunan Kalijaga bergerak melalui simbol budaya dan praktik sosial yang dekat dengan
masyarakat, sehingga nilai-nilai Islam dapat diinternalisasi tanpa menimbulkan ketegangan
identitas. Ulfah, Abbas, Setiawan, Yasin, dan Sholehuddin (2025) memperlihatkan bahwa
sintesis filsafat Jawa dan prinsip-prinsip Islam pada figur Semar menawarkan model
religiositas yang inklusif dan toleran tanpa kehilangan esensi tauhid. Jika dibaca dalam
horizon pendidikan, temuan-temuan ini memberi isyarat bahwa toleransi dapat lahir dari
cara memahami sejarah dan budaya, bukan hanya dari pelatihan sikap.

Namun, gap penelitian muncul ketika dua arus kajian tersebut—moderasi beragama
dan Islam kultural—belum terhubung secara eksplisit dalam kerangka pendidikan
pesantren. Sebagian studi moderasi beragama cenderung memosisikan pesantren sebagai
lokasi implementasi program atau sebagai “agen” harmoni, sementara detail epistemik
mengenai bagaimana worldview dibangun melalui tradisi keilmuan pesantren kurang
dieksplorasi. Sebaliknya, studi Islam kultural sering berhenti pada deskripsi historis atau
kajian simbol, tetapi tidak selalu menurunkannya menjadi konsekuensi pedagogis yang
operasional bagi pendidikan Islam berbasis pondok. Padahal, pesantren memiliki tradisi
literasi khas yang secara historis menghubungkan teks, bahasa lokal, dan penguatan
identitas. Studi tentang pembelajaran kitab kuning dengan makna pegon menunjukkan
bahwa pegon bukan hanya teknik membaca, tetapi juga simbol akulturasi dan pelestarian

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2673



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di
Pondok Pesantren

warisan intelektual ulama Nusantara yang memengaruhi pembentukan identitas keislaman
santri (Suryani et al, 2022). Di titik inilah, pembacaan pluralisme dan toleransi
membutuhkan pendekatan yang mampu mengaitkan teks, tradisi, dan konteks.

Landasan teori penelitian ini berangkat dari tiga simpul konseptual yang saling terkait.
Pada ranah sosial, pluralitas dipahami sebagai fakta kemajemukan yang netral, sedangkan
pluralisme diposisikan sebagai sikap keilmuan dan etika sosial yang mengakui keberagaman
serta menuntut tata kelola perjumpaan yang adil. Pada ranah etika, toleransi dipahami
sebagai kompetensi moral yang aktif; ia bukan sekadar “membiarkan”, melainkan kesediaan
mengelola perbedaan melalui adab dialog, penghormatan martabat manusia, dan penolakan
kekerasan. Pada ranah epistemik, Islamic worldview dipahami sebagai cara pandang
menyeluruh yang menyatukan akidah, akhlak, nalar, serta praksis sosial sehingga
menentukan bagaimana seseorang menilai kebenaran, berelasi, dan menyikapi “yang
berbeda”. Dalam tradisi pesantren, worldview ini dibentuk melalui keteladanan dan habituasi
sejak awal proses pendidikan yang berkelanjutan terarah; studi tentang metode keteladanan
menegaskan bahwa relasi teladan mempercepat internalisasi nilai (Abbas & Khoir, 2023),
selaras dengan etos pesantren yang menempatkan adab dan figur kiai sebagai pusat
pembentukan karakter.

Berdasarkan literatur, dapat disimpulkan bahwa pembahasan pluralisme dan toleransi
sering terjebak pada dikotomi: antara “membenarkan semua” dan “menolak yang berbeda”.
Dikotomi ini kurang produktif bagi pendidikan pesantren, karena pesantren bekerja pada
ranah pembentukan manusia, bukan hanya pembentukan opini. Karena itu, artikel ini
mengusulkan pembacaan bahwa toleransi pesantren bekerja pada tiga lapis sekaligus: lapis
kognitif (literasi sejarah dan pengetahuan tentang keberagaman), lapis afektif (adab, empati,
dan pengendalian diri), serta lapis praksis (khidmah, musyawarah, dan keterlibatan sosial).
Pembacaan berlapis ini memungkinkan pluralisme dipahami sebagai komitmen pada
keadilan sosial dan kemaslahatan, tanpa harus mengaburkan batas akidah.

Novelty artikel ini terletak pada upaya menghubungkan pluralisme, toleransi, dan
moderasi beragama melalui lensa Islamic worldview dengan pijakan historis-budaya
pesantren. Dengan demikian, pluralisme dan toleransi tidak dibahas hanya sebagai agenda
sosial-politik, melainkan sebagai hasil dari proses pendidikan yang berlangsung dalam
interaksi antara teks keagamaan, tradisi keilmuan, dan budaya lokal. Pemetaan konseptual
ini diharapkan memberi kontribusi bagi mahasiswa pendidikan Islam berbasis pesantren
untuk merumuskan kerangka kajian kepustakaan yang lebih tajam, sekaligus relevan dengan
kebutuhan penguatan moderasi beragama di tingkat kebijakan.

Sejumlah penelitian pengabdian masyarakat memperlihatkan bagaimana moderasi
beragama dipraktikkan sebagai intervensi pendidikan yang terukur, misalnya melalui
pelatihan dan pendampingan bagi mahasiswa serta aktivis masjid (Fathurrohman et al,,
2023). Model intervensi tersebut memperlihatkan kebutuhan perangkat konseptual yang
menjembatani bahasa kebijakan dengan bahasa tradisi keagamaan, agar penguatan moderasi
tidak berhenti pada slogan. Di titik ini, penting mengaitkan diskursus moderasi dengan
khazanah pesantren yang historis dan kultural. Selain itu, keterlibatan penulis-penulis
pesantren pada tema Islam kultural dan pendidikan menyediakan jejak literatur yang
relevan untuk dibaca sebagai “jembatan” antara kebijakan moderasi dan praktik pendidikan
berbasis tradisi.

Artikel ini karena itu membatasi pembahasan pada pesantren di Jawa sebagai kasus
historis-budaya yang representatif, sekaligus menyajikan kerangka analitis yang dapat diuji
pada konteks pesantren lain di Nusantara selanjutnya.

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2674



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di
Pondok Pesantren

Rumusan masalah artikel ini ialah bagaimana pluralisme dan toleransi dikonstruksi
dalam Islamic worldview pesantren melalui jejak historis dan budaya; bagaimana tradisi
internal pesantren berkontribusi pada pembentukan moderasi beragama pada santri; serta
bagaimana implikasi konseptual dan pedagogis temuan tersebut bagi pengembangan
pendidikan Islam berbasis pondok pesantren.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan
(library research) yang bersifat historis-budaya. Tahap awal dilakukan dengan penetapan
fokus kajian pada konsep pluralisme, toleransi, Islamic worldview, dan pendidikan Islam
berbasis pondok pesantren. Strategi penelusuran literatur dilakukan melalui Google Scholar,
Garuda/portal jurnal nasional, serta laman jurnal open access, dengan kata kunci kombinatif
seperti “pluralisme”, “toleransi”, “moderasi beragama”, “Islamic worldview”, “pesantren”,
dan “dakwah kultural”. Kriteria inklusi ditetapkan pada publikasi lima tahun terakhir (2021~
2025), artikel jurnal terakreditasi, prosiding terpilih, serta dokumen kebijakan yang relevan.
Peraturan Presiden Nomor 58 Tahun 2023 digunakan sebagai rujukan kebijakan untuk
memetakan terminologi dan indikator moderasi beragama.

Proses seleksi sumber mengikuti prinsip pelaporan sistematis secara adaptif dengan
merujuk pedoman PRISMA 2020 (Page et al., 2021) tanpa mengubah desain penelitian
menjadi systematic review penuh. Setelah penyaringan judul, abstrak, dan akses naskah
lengkap, data diekstraksi dalam bentuk matriks yang memuat tujuan studi, konsep kunci,
konteks pesantren, dan temuan yang relevan dengan pluralisme atau moderasi. Analisis
dilakukan secara tematik dan hermeneutik untuk membaca relasi teks, konteks, dan makna;
pengodean tematik mengikuti kerangka analisis tematik yang menekankan struktur namun
tetap fleksibel dalam mengidentifikasi pola makna (Ahmed et al., 2025). Untuk menjaga
ketelitian, dilakukan pembacaan berulang, pencarian tema yang konsisten lintas sumber,
serta pengecekan silang antara literatur akademik dan dokumen kebijakan.

Tahap akhir berupa sintesis argumentatif yang menautkan temuan historis-budaya
dengan implikasi pedagogis bagi pesantren, selaras dengan tahapan studi kepustakaan
dalam pendidikan Islam yang menekankan penentuan topik, penelusuran data, analisis,
pengorganisasian, dan penulisan laporan (Abdurrahman, 2024). Selain itu, sebagian korpus
dipilih dari publikasi, terutama tulisan tentang dakwah kultural, institusi pendidikan Islam
klasik, dan praktik pendidikan, agar kajian tetap kontekstual dengan tradisi pesantren.
Keterbatasan penelitian ini ialah ketergantungan pada ketersediaan akses naskah penuh;
karena itu, setiap klaim konseptual dibangun dari lebih dari satu sumber dan dicatat dalam
jejak analisis rinci.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

1. Konstruksi pluralisme dan toleransi dalam Islamic worldview pesantren melalui

jejak historis dan budaya

Temuan sintesis kepustakaan menunjukkan bahwa Islamic worldview pesantren
mengonstruksi pluralitas sebagai fakta sosial yang “harus dikelola”, bukan “harus dihapus”.
Kerangka ini selaras dengan penguatan moderasi beragama pada level kebijakan nasional
yang menekankan prinsip adil-berimbang dan harmoni relasi beragama-berbudaya
(Peraturan Presiden Republik Indonesia, 2023).

Pada tataran historis, pesantren berkembang sebagai lembaga yang hidup di tengah

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2675



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di
Pondok Pesantren

masyarakat majemuk, sehingga respons pesantren atas perbedaan tidak hanya ditentukan
teks normatif, tetapi juga pengalaman sosial kolektif. Literatur moderasi berbasis tradisi
pesantren menunjukkan bahwa tradisi keilmuan, otoritas kiai, dan kedisiplinan sosial
membentuk orientasi “rahmah” yang membatasi ekstremisme sekaligus menjaga batas
akidah (Husain & Wahyuni, 2021).

Jejak budaya Islam Nusantara memperkuat konstruksi ini melalui pola dakwah
kultural yang menempatkan simbol lokal sebagai medium pedagogis. Studi tentang dakwah
Sunan Kalijaga menegaskan bahwa penerimaan nilai Islam dapat berlangsung melalui
adaptasi budaya tanpa kehilangan esensi tauhid; dari sini, toleransi dipahami sebagai
keluwesan sosial dan kecakapan membaca konteks (Abbas et al., 2023).

Sintesis historis-budaya juga tampak pada kajian tentang Semar sebagai figur budaya
Jawa yang memediasi nilai kebijaksanaan, kerendahan hati, dan keberpihakan pada
kemaslahatan. Bacaan semacam ini menguatkan bahwa toleransi dalam worldview pesantren
tidak berhenti pada slogan “menghargai”, tetapi menjadi etika publik: menahan diri,
menghindari penghinaan, dan memprioritaskan kerukunan sosial (Ulfah et al., 2025).

Pada level epistemik, jejak literasi pesantren memproduksi cara pandang yang
menggabungkan “keteguhan keyakinan” dengan “kelapangan sosial”. Praktik pembelajaran
kitab kuning dengan makna pegon dibaca sebagai bukti sejarah akulturasi intelektual; pegon
berfungsi bukan sekadar teknik baca, tetapi penanda budaya keilmuan yang akrab dengan
lokalitas dan karenanya cenderung dialogis terhadap perbedaan (Suryani et al., 2022).

Dari sisi teori, temuan literatur memperlihatkan pembedaan yang konsisten antara
pluralitas sebagai realitas sosiologis dan pluralisme sebagai sikap sosial-keilmuan. Pesantren
cenderung menerima pluralitas (keberagaman faktual) sambil membatasi pluralisme teologis
yang berpotensi relativistik; namun, pada wilayah sosial-politik dan pendidikan, pesantren
banyak mendorong pluralisme kewargaan berupa keadilan, adab dialog, dan tanggung
jawab sosial (Syahrin et al., 2024).

Kajian multikultural di pesantren juga memperkuat kesimpulan bahwa toleransi bukan
sekadar “membiarkan”, melainkan keterampilan sosial yang dibangun melalui pembiasaan
dan struktur kehidupan. Studi Latif dan Hafid (2021) memperlihatkan praktik sikap
multikultural di pesantren sebagai keluaran dari kultur lembaga, relasi sosial, dan
pembelajaran yang terintegrasi dalam keseharian santri (Latif & Hafid, 2021).

Secara metodologis, pola-pola tersebut muncul dari pengodean tematik yang berulang
pada tiga klaster: narasi sejarah (dakwah kultural, akulturasi), perangkat budaya (simbol,
tradisi lokal), dan perangkat pendidikan (kurikulum, keteladanan, disiplin komunal). Klaster
ini konsisten dengan rekomendasi tinjauan sistematis yang menempatkan moderasi
beragama di pesantren sebagai praktik integratif, misalnya dialog budaya, hidden curriculum,
dan penguatan tradisi intelektual (Syahrin et al., 2024).

Implikasi konseptualnya, pluralisme dalam Islamic worldview pesantren bergerak
sebagai “pluralisme pedagogis”: sebuah cara mengajar dan mendidik agar santri mampu
membaca perbedaan secara bermartabat, tanpa menegasikan identitas. Di titik ini, toleransi
dipahami sebagai adab al-ikhtilaf (etika ber-ikhtilaf) yang dipelajari lewat sejarah-kebudayaan
Islam Nusantara dan ditubuhkan dalam kultur pesantren (Husain & Wahyuni, 2021; Abbas
et al., 2023).

Akhirnya, konstruksi toleransi pesantren cenderung efektif ketika sejarah lokal dipakai
sebagai “jembatan makna”: santri belajar bahwa Islam pernah hadir sebagai rahmat melalui
medium budaya, sehingga konflik identitas tidak perlu menjadi orientasi pendidikan.
Dengan demikian, worldview pesantren memproduksi toleransi yang berakar, bukan toleransi

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2676



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di

Pondok Pesantren

yang dipaksakan dari luar (Ulfah et al., 2025; Latif & Hafid, 2021).
Tabel 1. Peta tematik konstruksi pluralisme-toleransi dalam Islamic worldview pesantren

Tema temuan Jejak historis-  Konstruksi dalam Bentuk Sumber
budaya worldview pendidikan yang
tampak
Pluralitas sebagai Pesantren Keberagaman Etika pergaulan (Peraturan
realitas sosial hidup dalam dikelola dengan dan adab dialog ~ Presiden Republik
masyarakat adil-berimbang Indonesia, 2023);
majemuk (Husain &
Wahyuni, 2021)
Dakwah kultural Akulturasi Islam adaptif Pembelajaran (Abbas et al., 2023);
simbol dan tanpa melebur sejarah-budaya (Ulfah et al., 2025)
tradisi lokal akidah Islam Nusantara
Literasi lokal- Pegon sebagai ~ Cara pandang Tradisi baca kitab ~ (Suryani et al.,
keilmuan warisan dialogis, + pemaknaan 2022)
intelektual kontekstual lokal
Multikulturalisme  Praktik sosial Toleransi sebagai ~ Aturan hidup (Latif & Hafid,
pesantren santri kompetensi sosial  bersama, 2021)
aktif pembiasaan nilai
Moderasi sebagai Hidden Toleransi berbasis Halaqah, dialog (Syahrin et al.,
ekosistem curriculum dan  praktik, bukan budaya, tradisi 2024)
dialog budaya  slogan intelektual

2.  Kontribusi tradisi internal pesantren terhadap pembentukan moderasi beragama

pada santri

Sintesis kepustakaan memperlihatkan bahwa moderasi beragama pada santri lebih
banyak dibentuk oleh “sistem hidup” pesantren daripada oleh satu mata pelajaran tunggal.
Tradisi internal pesantren bekerja sebagai hidden curriculum yang menanamkan nilai adil-
berimbang, anti-kekerasan, dan penghormatan martabat manusia (Syahrin et al., 2024).

Pada tradisi keilmuan, pembelajaran kitab (bandongan-sorogan) menumbuhkan
disiplin berpikir dan kehati-hatian dalam mengambil kesimpulan. Kehati-hatian ini
beresonansi dengan moderasi: santri terbiasa menimbang argumen, mendengar otoritas
keilmuan, dan tidak tergesa menyalahkan pihak lain (Husain & Wahyuni, 2021).

Praktik musyawarah sebagai kebiasaan kelembagaan juga muncul sebagai jalur penting
pembentukan moderasi. Musyawarah membentuk kebiasaan mendengar, menghargai
perbedaan pandangan, dan mencari solusi maslahat—tiga elemen yang sering disebut
sebagai jantung toleransi sosial (Nabilla, 2025; Syahrin et al., 2024).

Keteladanan kiai dan ustaz mempercepat internalisasi moderasi karena santri belajar
dari figur, bukan hanya dari teks. Studi tentang metode keteladanan dalam pembelajaran
PAI menegaskan bahwa keteladanan guru menautkan nilai agama dengan praktik
keseharian, sehingga nilai toleransi tidak berhenti sebagai wacana (Abbas & Khoir, 2023).

Kehidupan komunal (asrama, pembagian tugas, disiplin harian) membangun
kemampuan mengelola konflik secara beradab. Literatur moderasi menekankan bahwa
“toleransi yang bertahan” biasanya lahir dari latithan hidup bersama, termasuk latihan
menahan diri, saling membantu, dan mengatasi gesekan melalui aturan lembaga (Sumadi et
al., 2022; Nafiuddin & Maharani, 2024).

Tradisi khidmah dan pengabdian sosial memperluas horizon santri dari “kesalehan
individual” ke “kesalehan sosial”. Model pengembangan moderasi di pesantren

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2677



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di
Pondok Pesantren

menunjukkan bahwa keterlibatan sosial —melayani masyarakat sekitar —mendorong santri
melihat perbedaan secara manusiawi, bukan sebagai ancaman identitas (Sumadi et al., 2022;
Nabilla, 2025).

Literasi budaya pesantren juga tampak pada pelestarian tradisi tulis-baca lokal seperti
pegon. Studi tentang pembelajaran kitab dengan pegon menegaskan bahwa tradisi ini
memperkuat identitas keilmuan sekaligus membuka ruang adaptasi budaya; adaptasi
semacam ini menjadi fondasi psikologis bagi sikap moderat (Suryani et al., 2022).

Temuan empiris kuantitatif tentang toleransi santri di Bekasi menunjukkan bahwa
toleransi merupakan dimensi kunci moderasi dan tidak bisa dilepaskan dari konteks sosial
serta pengaruh lingkungan. Ini memperkuat argumen bahwa pesantren perlu merawat iklim
lembaga (role model, aturan, interaksi) agar moderasi tidak rapuh saat santri berhadapan
dengan polarisasi sosial (Nafiuddin & Maharani, 2024).

Dari sisi komunikasi, strategi komunikasi multikultural di pesantren terbaca sebagai
praktik moderasi yang operasional: pesantren melatih santri memahami bahasa sosial
masyarakat, memilih diksi yang tidak melukai, dan membangun relasi lintas kelompok
melalui kegiatan bersama (Yuwafik et al., 2025).

Secara metodologis, simpulan ini konsisten dengan pembacaan tematik: tradisi internal
pesantren paling berpengaruh ketika bekerja simultan pada ranah kognitif (literasi), afektif
(adab), dan praksis (pengabdian). Artinya, moderasi beragama pada santri adalah keluaran
ekosistem pendidikan yang menyatukan pembelajaran, kultur, dan pengalaman sosial
(Syahrin et al., 2024; Husain & Wahyuni, 2021).

Tabel 2. Tradisi internal pesantren dan kontribusinya pada moderasi beragama santri

Tradisi internal Mekanisme moderasi Indikator perilaku santri Sumber
yang dibentuk

Bandongan- Disiplin nalar, kehati- Tidak mudah (Husain &

sorogan (kajian hatian dalam menilai mengkafirkan/menyalahkan, Wahyuni, 2021)

kitab) mau menimbang dalil

Keteladanan Transfer nilai melalui Bahasa santun, empati sosial, (Abbas & Khoir,

kiai/ustaz figur teladan konsistensi ibadah-akhlak 2023)

Musyawarah & Latihan mengelola Mau mendengar, tidak dominatif, (Syahrin et al.,,

tata tertib perbedaan dan konflik mencari jalan maslahat 2024); (Nabilla,

komunal 2025)

Khidmah & Kesalehan sosial dan Membantu lintas kelompok, tidak (Sumadi et al.,

pengabdian sosial ~ tanggung jawab publik eksklusif 2022); (Nabilla,
2025)

Komunikasi Etika komunikasi dan Tidak provokatif, kolaboratif (Yuwafik et al.,

multikultural sensitifitas budaya dengan masyarakat majemuk 2025)

Literasi pegon & Identitas kuat + adaptasi Menghargai kearifan lokal, tidak  (Suryani et al.,
tradisi lokal budaya anti-budaya 2022)

3. Implikasi konseptual dan pedagogis bagi pengembangan pendidikan Islam berbasis
pondok pesantren
Secara konseptual, temuan sintesis menegaskan bahwa penguatan pluralisme-toleransi
di pesantren perlu dibingkai sebagai penguatan Islamic worldview, bukan sekadar penyisipan
materi. Kerangka kebijakan moderasi beragama dapat menjadi rujukan indikator, tetapi
penerjemahannya harus mengikuti logika kultur pesantren agar tidak terasa “tempelan
program” (Peraturan Presiden Republik Indonesia, 2023; Syahrin et al., 2024).

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2678



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di
Pondok Pesantren

Implikasi pedagogis pertama adalah penguatan literasi sejarah-budaya Islam Nusantara
sebagai materi yang terintegrasi dalam PAI dan kajian pesantren. Literatur dakwah kultural
dan kajian simbol lokal dapat dijadikan bahan ajar untuk melatih santri membaca perbedaan
sebagai ruang hikmah, sekaligus memperkuat identitas tanpa agresi sosial (Abbas et al., 2023;
Ulfah et al., 2025).

Implikasi kedua adalah merancang tujuan pembelajaran toleransi sebagai kompetensi
aktif yang dapat diobservasi. Temuan studi toleransi santri menegaskan bahwa toleransi
adalah dimensi kunci moderasi; karena itu perlu rubrik perilaku seperti adab dialog,
kemampuan mengelola konflik, dan kemampuan bekerja sama dalam keragaman (Nafiuddin
& Maharani, 2024).

Implikasi ketiga adalah memperkuat hidden curriculum melalui desain kehidupan
asrama. Penguatan moderasi beragama dapat diturunkan ke standar praktik harian: tata
tertib anti-perundungan, tradisi musyawarah yang disiplin, dan program khidmah berbasis
layanan sosial yang melibatkan masyarakat majemuk (Syahrin et al.,, 2024; Sumadi et al,,
2022).

Implikasi keempat adalah memperluas model pembelajaran toleransi melalui
komunikasi multikultural dan kegiatan budaya. Temuan strategi komunikasi multikultural
di pesantren menunjukkan bahwa toleransi menguat saat santri berinteraksi dalam kegiatan
bersama, belajar bahasa sosial, dan menghindari diksi yang merendahkan kelompok lain
(Yuwafik et al., 2025).

Implikasi kelima adalah menegaskan batas konseptual agar toleransi tidak dibaca
sebagai relativisme teologis. Literatur moderasi berbasis tradisi pesantren menekankan
bahwa moderasi adalah keseimbangan: tegas pada prinsip, lembut pada sosial; ini penting
untuk meredam resistensi internal terhadap istilah pluralisme yang sering disalahpahami
(Husain & Wahyuni, 2021).

Implikasi keenam adalah penguatan keteladanan pendidik sebagai strategi utama.
Studi keteladanan dalam pembelajaran PAI memperlihatkan hubungan antara contoh
konkret pendidik dan efektivitas internalisasi nilai, sehingga pelatihan guru/ustaz perlu
menekankan konsistensi adab, cara berkomunikasi, dan cara menyikapi perbedaan (Abbas &
Khoir, 2023).

Implikasi ketujuh adalah memelihara tradisi literasi lokal (misalnya pegon) sebagai
pintu masuk toleransi budaya. Ketika santri memahami bahwa pesantren historisnya adaptif
dan kreatif dalam budaya literasi, santri lebih siap menerima perbedaan sosial tanpa
kehilangan kerangka normatif (Suryani et al., 2022).

Implikasi kedelapan adalah pengembangan evaluasi karakter berbasis praktik, bukan
hanya tes pengetahuan. Hasil sintesis nilai multikultural di pesantren mengisyaratkan bahwa
internalisasi efektif ketika nilai dipraktikkan dalam rutinitas, sehingga instrumen evaluasi
perlu menilai partisipasi musyawarah, perilaku di asrama, dan rekam jejak khidmah
(Nabilla, 2025; Syahrin et al., 2024).

Implikasi kesembilan adalah penguatan literasi digital pesantren untuk merespons
polarisasi identitas. Walaupun banyak studi menekankan dialog budaya dan tradisi
intelektual, konteks 2021-2025 memperlihatkan kebutuhan memperluas moderasi ke ruang
digital agar santri tidak mudah terseret narasi kebencian (Syahrin et al., 2024; Fauziah et al.,
2025).

Implikasi kesepuluh adalah merumuskan “peta kurikulum moderasi pesantren” yang
menghubungkan tujuan, materi, strategi, dan indikator. Peta ini membuat pluralisme-
toleransi menjadi bagian organik dari pendidikan Islam pesantren: sejarah-budaya sebagai

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2679



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di

Pondok Pesantren

konten, adab sebagai metode, dan khidmah sebagai evaluasi praksis (Sumadi et al., 2022;

Yuwafik et al., 2025).

Tabel 3. Rekomendasi pengembangan pendidikan Islam pesantren berbasis temuan
sintesis
Area Rekomendasi operasional Output yang Sumber
pengembangan diharapkan
Kurikulum PAI & Integrasi literasi sejarah- Santri memahami (Abbas et al., 2023);
kajian pesantren budaya Islam Nusantara dan pluralitas dan beradab  (Ulfah et al., 2025)

etika perbedaan dalam ikhtilaf

Hidden curriculum Tata tertib anti-kekerasan, Toleransi menjadi (Syahrin et al.,

asrama

musyawarah rutin, khidmah
terstruktur

kebiasaan harian

2024); (Sumadi et
al., 2022)

Kompetensi Pelatihan komunikasi Bahasa santun, tidak (Yuwafik et al.,
komunikasi multikultural, kegiatan provokatif, kolaboratif =~ 2025)
budaya lintas komunitas
Penguatan pendidik  Pelatihan keteladanan dan Teladan konsisten (Abbas & Khoir,
adab publik bagi ustaz/guru  dalam menyikapi 2023)
perbedaan
Evaluasi karakter Rubrik observasi: adab Penilaian moderasi (Nafiuddin &
dialog, manajemen konflik, berbasis perilaku Maharani, 2024);
partisipasi khidmah (Nabilla, 2025)
Pencegahan Literasi digital dan model Santri tahan terhadap ~ (Fauziah et al.,
ekstremisme pembelajaran toleransi narasi kebencian 2025); (Syahrin et
al., 2024)
KESIMPULAN

Berdasarkan kajian kepustakaan historis-budaya ini menyimpulkan bahwa pluralisme
dan toleransi dalam Islamic worldview pesantren dikonstruksi melalui perpaduan pengalaman
sejarah Islam Nusantara, perangkat budaya lokal, dan tradisi pendidikan pesantren yang
menubuhkan adab dalam kehidupan sehari-hari. Pada level konseptual, pesantren
cenderung menerima pluralitas sebagai realitas sosial yang harus dikelola secara adil dan
berimbang, sambil menjaga batas keyakinan agar toleransi tidak bergeser menjadi
relativisme teologis. Konstruksi ini diperkuat oleh jejak dakwah kultural yang menunjukkan
kemampuan Islam beradaptasi dengan simbol budaya tanpa kehilangan esensi tauhid,
sehingga toleransi dipahami sebagai keluwesan sosial yang berorientasi kemaslahatan.

Pada level praksis pendidikan, moderasi beragama santri terutama dibentuk oleh
tradisi internal pesantren sebagai hidden curriculum: kajian kitab yang menumbuhkan kehati-
hatian berpikir, musyawarah yang melatih pengelolaan perbedaan, keteladanan pendidik
yang menghubungkan nilai dengan tindakan, serta khidmah sosial yang menggeser
kesalehan dari ranah individual ke ranah publik. Data penelitian toleransi santri juga
menguatkan bahwa toleransi merupakan dimensi kunci moderasi dan sangat dipengaruhi
iklim lembaga serta konteks sosial, sehingga penguatan moderasi memerlukan tata kelola
kultur pesantren yang konsisten. Implikasi pedagogisnya adalah perlunya peta
pengembangan pendidikan pesantren yang mengintegrasikan literasi sejarah-budaya Islam
Nusantara, desain kehidupan asrama berbasis adab dan anti-kekerasan, penguatan
komunikasi multikultural, serta evaluasi karakter berbasis perilaku nyata. Dengan kerangka
ini, pluralisme-toleransi menjadi organik dalam pendidikan Islam pesantren: sejarah-budaya

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2680



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di
Pondok Pesantren

sebagai konten, adab sebagai metode, dan khidmah sebagai verifikasi praksis, sekaligus
memperkuat ketahanan santri menghadapi polarisasi identitas dan arus informasi digital.

REFERENSI

Abbas, N., & Khoir, M. A. (2023). Implementasi metode keteladanan guru dalam
pembelajaran pendidikan agama Islam di SMP Negeri 2 Gemolong. At Turots: Jurnal
Pendidikan Islam. 5(1). https:/ /doi.org/10.51468/jpi.v5i1.187

Abbas, N., Suparman, F., Suryanto, L., & Wafa, M. C. A. (2023). Landscape dakwah Islam
kultural Sunan Kalijaga di Jawa. Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, 2(2), 98-107.
https:/ /doi.org/10.59944 / amorti.v2i2.95

Fauziah, D. N., Ramdhani, K., Muzaki, I. A., Permana, 1., & Ellias, M. S. (2025). An
implementation Islamic education model to build tolerance and prevent radicalism at
an Islamic boarding school. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan Multikulturalisme.

Husain, S., & Wahyuni, A. E. D. (2021). Moderasi beragama berbasis tradisi pesantren pada
Ma’had Aly As’adiyah Sengkang Wajo Sulawesi Selatan. Harmoni: Jurnal Multikultural &
Multireligius, 20(1), 48-66.

Latif, M., & Hafid, E. (2021). Multicultural attitudes in an Islamic boarding school of South
Sulawesi-Indonesia. Cogent Education, 8§(1), 1968736.

Nabilla. (2025). Internalization of multicultural education values in Islamic boarding schools.
EDUSOSHUM Journal of Islamic Education and Social Humanities.

Nafiuddin, N., & Maharani, D. (2024). Toleransi di kalangan santri pondok pesantren
Kabupaten Bekasi. Refleksi: Jurnal Kajian Agama dan Filsafat, 23(1), 61-80.

Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 58 Tahun 2023 tentang Penguatan Moderasi
Beragama. (2023).

Sumadi, E., Nisa, F. F., Nufus, I, Yulianto, F. A. F.,, & Bahrudin. (2022). Pendidikan pesantren
dan moderasi beragama: Kajian di Pondok Pesantren Bali Bina Insani Tabanan Bali.
TA’ALLUM: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 249-275.

Suryani, K., Mahmutarom, Ekaningrum, I. R., & Junaidi, M. (2022). Learning the yellow book
with the Arabic meaning of Pegon as preserving the intellectual work of Indonesian
ulemas. Qalamuna: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 14(1), 769-786.
https:/ /doi.org/10.37680/galamuna.v14i1.4783

Syahrin, A. A., Noviani, F.,, & Mustika, B. (2024). Peran pesantren dalam penanaman
moderasi beragama: Tinjauan pustaka sistematis. Jurnal Al-Azhar Indonesia Seri
Humaniora, 9(3).

Ulfah, Y. F., Abbas, N., Setiawan, A., Yasin, Z. F. A., & Sholehuddin, Y. (2025). The character
of Semar in wayang: A synthesis of Javanese cultural philosophy and Islamic principles.
JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 8)(2). http:/ /dx.doi.org/10.30829 /juspi.v8i2.21630

Yuwafik, M. H., Lestari, D. F. A. P., & Gunawan, E. (2025). Strategi komunikasi multikultural
dalam menanamkan nilai toleransi beragama pada santri di Pesantren Sunan Kalijogo
Malang. Journal of Communication Research, 1(1), 40-50.

Copyright holder :
© Author

First publication right:
Jurnal Kepemimpinan & Pengurusan Sekolah

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp 2681


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.51468/jpi.v5i1.187
https://doi.org/10.59944/amorti.v2i2.95?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v14i1.4783
http://dx.doi.org/10.30829/juspi.v8i2.21630

