
 
JURNAL KEPEMIMPINAN & PENGURUSAN SEKOLAH 
Homepage : https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/jp  
Email : jkps.stkippessel@gmail.com 

 

p-ISSN : 2502-6445 ; e-ISSN : 2502-6437                               
Vol. 10, No. 4, December 2025 

Page 2672-2681 
     © Author 

     Jurnal Kepemimpinan & Pengurusan Sekolah 
 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2672 
 

PLURALISME DAN TOLERANSI DALAM ISLAMIC WORLDVIEW: 
STUDI KEPUSTAKAAN HISTORIS-BUDAYA TENTANG 

PENDIDIKAN ISLAM DI PONDOK PESANTREN 
 

Abdullah1, Abdul Rohman2, Khafidoh3, Sumiran4 
1,2,3,4 Institut Islam Mamba’ul ‘Ulum Surakarta, Indonesia 

 
Email: abahqhu2001@gmail.com 

 

   DOI: https://doi.org/10.34125/jkps.v10i4.1465 

Sections Info  ABSTRAK 

Article history: 
Submitted: 23 September 2025 
Final Revised: 11 October 2025 
Accepted: 16 November 2025 
Published: 26 December 2025 

Pluralism and tolerance in Islamic education are often debated because they can be 
read as an affirmation of diversity and as a shared ethic that rejects violence. This 
article aims to explain how pluralism and tolerance are constructed within the 
pesantren Islamic worldview through historical–cultural trajectories, and to derive 
pedagogical implications. The study employs a historical–cultural library research 
design and thematic content analysis of relevant literature published in including 
journal articles, proceedings, and policy documents. The synthesis indicates that 
pesantren frame plurality as a social fact (sunnatullah) to be managed through 
maslahah-oriented reasoning, adab al-ikhtilaf, and ethical communication; tolerance is 
treated as an active moral competence cultivated through kitab learning, habituation of 
adab, kiai role modelling, deliberation (musyawarah), and social service (khidmah). 
Evidence from Javanese cultural da‘wah further shows that internalising tawhid can 
coexist with respect for local symbols, producing adaptive religiosity without 
theological relativism. The article’s novelty lies in mapping the pluralism–tolerance–
moderation nexus across three layers of pesantren culture: the formal curriculum, 
dormitory-based hidden curriculum, and socio-historical tradition.  

Keywords: 
Pluralism 
Tolerance 
Religious Moderation 
Pesantren 

  

  
 ABSTRAK 
Pluralisme dan toleransi dalam pendidikan Islam kerap diperdebatkan karena dapat dipahami 
sebagai pengakuan atas kemajemukan sekaligus etika hidup bersama. Artikel ini bertujuan 
menjelaskan konstruksi pluralisme dan toleransi dalam Islamic worldview pesantren melalui 
jejak historis-budaya, serta merumuskan implikasi pedagogisnya. Penelitian menggunakan 
studi kepustakaan historis-budaya dengan analisis isi tematik terhadap literatur berupa artikel 
jurnal, prosiding, dan dokumen kebijakan yang relevan. Hasil sintesis menunjukkan bahwa 
pesantren memaknai pluralitas sebagai fakta sosial (sunnatullah) yang harus direspons dengan 
prinsip maslahat, adab al-ikhtilaf, dan etika komunikasi; toleransi diposisikan sebagai 
kompetensi moral aktif yang dilatih melalui pengajian kitab, pembiasaan adab, keteladanan kiai, 
musyawarah, dan khidmah sosial. Jejak dakwah kultural Jawa memperlihatkan bahwa 
internalisasi tauhid dapat sejalan dengan penghargaan simbol budaya lokal, sehingga 
melahirkan keberagamaan adaptif tanpa relativisme teologis. Implikasi kajian ini ialah perlunya 
integrasi literasi sejarah-budaya Islam Nusantara, pedagogi dialog, serta evaluasi karakter 
berbasis praktik harian agar pembentukan Islamic worldview santri menjadi lebih inklusif dan 
tahan terhadap ekstremisme. Kebaruan artikel ini terletak pada pemetaan relasi konsep 
pluralisme–toleransi–moderasi ke dalam tiga lapis kultur pesantren: kurikulum formal, hidden 
curriculum asrama, dan tradisi sosial-historis.  
 
Kata kunci: Pluralisme; Toleransi; Moderasi Beragama; Pesantren. 

https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/jp
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1454864035
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1454864035
mailto:abahqhu2001@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.34125/jkps.v10i4.1465


Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2673 
 

PENDAHULUAN 
Wacana pluralisme dan toleransi dalam pendidikan Islam di Indonesia tumbuh seiring 

meningkatnya kesadaran bahwa kemajemukan adalah realitas sosial yang tidak dapat 
dihindari. Di ruang publik, kemajemukan menghadirkan dua tuntutan yang tampak 
berlawanan: menjaga batas keyakinan sekaligus membangun etika kewargaan yang damai. 
Sejak 25 September 2023, negara menegaskan Penguatan Moderasi Beragama melalui 
Peraturan Presiden Nomor 58 Tahun 2023, yang mendefinisikan moderasi beragama sebagai 
cara pandang, sikap, dan praktik beragama berlandaskan prinsip adil dan berimbang, 
sekaligus menekankan penyelarasan relasi cara beragama dan berbudaya. Dalam kerangka 
ini, pluralisme dan toleransi tidak semata isu teologis, tetapi juga isu pendidikan: bagaimana 
lembaga pendidikan Islam menyiapkan subjek beragama yang kukuh pada akidah, namun 
matang secara sosial dan mampu hidup bersama secara bermartabat.  

Pondok pesantren menjadi arena penting untuk menjawab pertanyaan tersebut. 
Pesantren bukan hanya lembaga transmisi ilmu-ilmu keislaman, melainkan ekosistem 
budaya yang membentuk Islamic worldview santri melalui kurikulum kitab, adab, relasi guru–
murid, tradisi musyawarah, dan praktik khidmah. Studi sistematis tentang peran pesantren 
dalam penanaman moderasi beragama menunjukkan keragaman strategi, misalnya integrasi 
pendidikan modern dengan tradisi pesantren, pendidikan multikultural berbasis budaya 
lokal, penguatan tradisi intelektual, pemanfaatan pembelajaran digital, penerapan hidden 
curriculum, hingga dialog lintas iman dan dialog budaya dalam bentuk halaqah (Syahrin et 
al., 2024). Temuan-temuan tersebut menguatkan asumsi bahwa pesantren memiliki 
perangkat pedagogis yang kaya untuk merawat harmoni sosial. Namun, tidak semua studi 
menempatkan perangkat itu dalam kerangka worldview, sehingga hubungan antara nilai 
(value), pengetahuan (knowledge), dan praksis pendidikan sering terkesan terpisah.  

Di sisi lain, kajian-kajian tentang Islam kultural di Jawa menekankan bahwa 
penerimaan masyarakat terhadap Islam historisnya tidak berlangsung melalui konfrontasi 
budaya, melainkan melalui dialektika simbol dan makna. Dalam konteks dakwah, tradisi 
Walisongo kerap dibaca sebagai contoh strategi akulturasi yang memadukan dakwah dan 
budaya. Abbas, Suparman, Suryanto, dan Wafa (2023) menunjukkan bagaimana dakwah 
Sunan Kalijaga bergerak melalui simbol budaya dan praktik sosial yang dekat dengan 
masyarakat, sehingga nilai-nilai Islam dapat diinternalisasi tanpa menimbulkan ketegangan 
identitas. Ulfah, Abbas, Setiawan, Yasin, dan Sholehuddin (2025) memperlihatkan bahwa 
sintesis filsafat Jawa dan prinsip-prinsip Islam pada figur Semar menawarkan model 
religiositas yang inklusif dan toleran tanpa kehilangan esensi tauhid. Jika dibaca dalam 
horizon pendidikan, temuan-temuan ini memberi isyarat bahwa toleransi dapat lahir dari 
cara memahami sejarah dan budaya, bukan hanya dari pelatihan sikap.  

Namun, gap penelitian muncul ketika dua arus kajian tersebut—moderasi beragama 
dan Islam kultural—belum terhubung secara eksplisit dalam kerangka pendidikan 
pesantren. Sebagian studi moderasi beragama cenderung memosisikan pesantren sebagai 
lokasi implementasi program atau sebagai “agen” harmoni, sementara detail epistemik 
mengenai bagaimana worldview dibangun melalui tradisi keilmuan pesantren kurang 
dieksplorasi. Sebaliknya, studi Islam kultural sering berhenti pada deskripsi historis atau 
kajian simbol, tetapi tidak selalu menurunkannya menjadi konsekuensi pedagogis yang 
operasional bagi pendidikan Islam berbasis pondok. Padahal, pesantren memiliki tradisi 
literasi khas yang secara historis menghubungkan teks, bahasa lokal, dan penguatan 
identitas. Studi tentang pembelajaran kitab kuning dengan makna pegon menunjukkan 
bahwa pegon bukan hanya teknik membaca, tetapi juga simbol akulturasi dan pelestarian 



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2674 
 

warisan intelektual ulama Nusantara yang memengaruhi pembentukan identitas keislaman 
santri (Suryani et al., 2022). Di titik inilah, pembacaan pluralisme dan toleransi 
membutuhkan pendekatan yang mampu mengaitkan teks, tradisi, dan konteks.  

Landasan teori penelitian ini berangkat dari tiga simpul konseptual yang saling terkait. 
Pada ranah sosial, pluralitas dipahami sebagai fakta kemajemukan yang netral, sedangkan 
pluralisme diposisikan sebagai sikap keilmuan dan etika sosial yang mengakui keberagaman 
serta menuntut tata kelola perjumpaan yang adil. Pada ranah etika, toleransi dipahami 
sebagai kompetensi moral yang aktif; ia bukan sekadar “membiarkan”, melainkan kesediaan 
mengelola perbedaan melalui adab dialog, penghormatan martabat manusia, dan penolakan 
kekerasan. Pada ranah epistemik, Islamic worldview dipahami sebagai cara pandang 
menyeluruh yang menyatukan akidah, akhlak, nalar, serta praksis sosial sehingga 
menentukan bagaimana seseorang menilai kebenaran, berelasi, dan menyikapi “yang 
berbeda”. Dalam tradisi pesantren, worldview ini dibentuk melalui keteladanan dan habituasi 
sejak awal proses pendidikan yang berkelanjutan terarah; studi tentang metode keteladanan 
menegaskan bahwa relasi teladan mempercepat internalisasi nilai (Abbas & Khoir, 2023), 
selaras dengan etos pesantren yang menempatkan adab dan figur kiai sebagai pusat 
pembentukan karakter.  

Berdasarkan literatur, dapat disimpulkan bahwa pembahasan pluralisme dan toleransi 
sering terjebak pada dikotomi: antara “membenarkan semua” dan “menolak yang berbeda”. 
Dikotomi ini kurang produktif bagi pendidikan pesantren, karena pesantren bekerja pada 
ranah pembentukan manusia, bukan hanya pembentukan opini. Karena itu, artikel ini 
mengusulkan pembacaan bahwa toleransi pesantren bekerja pada tiga lapis sekaligus: lapis 
kognitif (literasi sejarah dan pengetahuan tentang keberagaman), lapis afektif (adab, empati, 
dan pengendalian diri), serta lapis praksis (khidmah, musyawarah, dan keterlibatan sosial). 
Pembacaan berlapis ini memungkinkan pluralisme dipahami sebagai komitmen pada 
keadilan sosial dan kemaslahatan, tanpa harus mengaburkan batas akidah. 

Novelty artikel ini terletak pada upaya menghubungkan pluralisme, toleransi, dan 
moderasi beragama melalui lensa Islamic worldview dengan pijakan historis-budaya 
pesantren. Dengan demikian, pluralisme dan toleransi tidak dibahas hanya sebagai agenda 
sosial-politik, melainkan sebagai hasil dari proses pendidikan yang berlangsung dalam 
interaksi antara teks keagamaan, tradisi keilmuan, dan budaya lokal. Pemetaan konseptual 
ini diharapkan memberi kontribusi bagi mahasiswa pendidikan Islam berbasis pesantren 
untuk merumuskan kerangka kajian kepustakaan yang lebih tajam, sekaligus relevan dengan 
kebutuhan penguatan moderasi beragama di tingkat kebijakan. 

Sejumlah penelitian pengabdian masyarakat memperlihatkan bagaimana moderasi 
beragama dipraktikkan sebagai intervensi pendidikan yang terukur, misalnya melalui 
pelatihan dan pendampingan bagi mahasiswa serta aktivis masjid (Fathurrohman et al., 
2023). Model intervensi tersebut memperlihatkan kebutuhan perangkat konseptual yang 
menjembatani bahasa kebijakan dengan bahasa tradisi keagamaan, agar penguatan moderasi 
tidak berhenti pada slogan. Di titik ini, penting mengaitkan diskursus moderasi dengan 
khazanah pesantren yang historis dan kultural. Selain itu, keterlibatan penulis-penulis 
pesantren pada tema Islam kultural dan pendidikan menyediakan jejak literatur yang 
relevan untuk dibaca sebagai “jembatan” antara kebijakan moderasi dan praktik pendidikan 
berbasis tradisi.  

Artikel ini karena itu membatasi pembahasan pada pesantren di Jawa sebagai kasus 
historis-budaya yang representatif, sekaligus menyajikan kerangka analitis yang dapat diuji 
pada konteks pesantren lain di Nusantara selanjutnya. 



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2675 
 

Rumusan masalah artikel ini ialah bagaimana pluralisme dan toleransi dikonstruksi 
dalam Islamic worldview pesantren melalui jejak historis dan budaya; bagaimana tradisi 
internal pesantren berkontribusi pada pembentukan moderasi beragama pada santri; serta 
bagaimana implikasi konseptual dan pedagogis temuan tersebut bagi pengembangan 
pendidikan Islam berbasis pondok pesantren. 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan 
(library research) yang bersifat historis-budaya. Tahap awal dilakukan dengan penetapan 
fokus kajian pada konsep pluralisme, toleransi, Islamic worldview, dan pendidikan Islam 
berbasis pondok pesantren. Strategi penelusuran literatur dilakukan melalui Google Scholar, 
Garuda/portal jurnal nasional, serta laman jurnal open access, dengan kata kunci kombinatif 
seperti “pluralisme”, “toleransi”, “moderasi beragama”, “Islamic worldview”, “pesantren”, 
dan “dakwah kultural”. Kriteria inklusi ditetapkan pada publikasi lima tahun terakhir (2021–
2025), artikel jurnal terakreditasi, prosiding terpilih, serta dokumen kebijakan yang relevan. 
Peraturan Presiden Nomor 58 Tahun 2023 digunakan sebagai rujukan kebijakan untuk 
memetakan terminologi dan indikator moderasi beragama. 

Proses seleksi sumber mengikuti prinsip pelaporan sistematis secara adaptif dengan 
merujuk pedoman PRISMA 2020 (Page et al., 2021) tanpa mengubah desain penelitian 
menjadi systematic review penuh. Setelah penyaringan judul, abstrak, dan akses naskah 
lengkap, data diekstraksi dalam bentuk matriks yang memuat tujuan studi, konsep kunci, 
konteks pesantren, dan temuan yang relevan dengan pluralisme atau moderasi. Analisis 
dilakukan secara tematik dan hermeneutik untuk membaca relasi teks, konteks, dan makna; 
pengodean tematik mengikuti kerangka analisis tematik yang menekankan struktur namun 
tetap fleksibel dalam mengidentifikasi pola makna (Ahmed et al., 2025). Untuk menjaga 
ketelitian, dilakukan pembacaan berulang, pencarian tema yang konsisten lintas sumber, 
serta pengecekan silang antara literatur akademik dan dokumen kebijakan.  

Tahap akhir berupa sintesis argumentatif yang menautkan temuan historis-budaya 
dengan implikasi pedagogis bagi pesantren, selaras dengan tahapan studi kepustakaan 
dalam pendidikan Islam yang menekankan penentuan topik, penelusuran data, analisis, 
pengorganisasian, dan penulisan laporan (Abdurrahman, 2024). Selain itu, sebagian korpus 
dipilih dari publikasi, terutama tulisan tentang dakwah kultural, institusi pendidikan Islam 
klasik, dan praktik pendidikan, agar kajian tetap kontekstual dengan tradisi pesantren. 
Keterbatasan penelitian ini ialah ketergantungan pada ketersediaan akses naskah penuh; 
karena itu, setiap klaim konseptual dibangun dari lebih dari satu sumber dan dicatat dalam 
jejak analisis rinci.  
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil 

1. Konstruksi pluralisme dan toleransi dalam Islamic worldview pesantren melalui 
jejak historis dan budaya 
Temuan sintesis kepustakaan menunjukkan bahwa Islamic worldview pesantren 

mengonstruksi pluralitas sebagai fakta sosial yang “harus dikelola”, bukan “harus dihapus”. 
Kerangka ini selaras dengan penguatan moderasi beragama pada level kebijakan nasional 
yang menekankan prinsip adil-berimbang dan harmoni relasi beragama–berbudaya 
(Peraturan Presiden Republik Indonesia, 2023).  

Pada tataran historis, pesantren berkembang sebagai lembaga yang hidup di tengah 



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2676 
 

masyarakat majemuk, sehingga respons pesantren atas perbedaan tidak hanya ditentukan 
teks normatif, tetapi juga pengalaman sosial kolektif. Literatur moderasi berbasis tradisi 
pesantren menunjukkan bahwa tradisi keilmuan, otoritas kiai, dan kedisiplinan sosial 
membentuk orientasi “rahmah” yang membatasi ekstremisme sekaligus menjaga batas 
akidah (Husain & Wahyuni, 2021).  

Jejak budaya Islam Nusantara memperkuat konstruksi ini melalui pola dakwah 
kultural yang menempatkan simbol lokal sebagai medium pedagogis. Studi tentang dakwah 
Sunan Kalijaga menegaskan bahwa penerimaan nilai Islam dapat berlangsung melalui 
adaptasi budaya tanpa kehilangan esensi tauhid; dari sini, toleransi dipahami sebagai 
keluwesan sosial dan kecakapan membaca konteks (Abbas et al., 2023). 

Sintesis historis-budaya juga tampak pada kajian tentang Semar sebagai figur budaya 
Jawa yang memediasi nilai kebijaksanaan, kerendahan hati, dan keberpihakan pada 
kemaslahatan. Bacaan semacam ini menguatkan bahwa toleransi dalam worldview pesantren 
tidak berhenti pada slogan “menghargai”, tetapi menjadi etika publik: menahan diri, 
menghindari penghinaan, dan memprioritaskan kerukunan sosial (Ulfah et al., 2025).  

Pada level epistemik, jejak literasi pesantren memproduksi cara pandang yang 
menggabungkan “keteguhan keyakinan” dengan “kelapangan sosial”. Praktik pembelajaran 
kitab kuning dengan makna pegon dibaca sebagai bukti sejarah akulturasi intelektual; pegon 
berfungsi bukan sekadar teknik baca, tetapi penanda budaya keilmuan yang akrab dengan 
lokalitas dan karenanya cenderung dialogis terhadap perbedaan (Suryani et al., 2022).  

Dari sisi teori, temuan literatur memperlihatkan pembedaan yang konsisten antara 
pluralitas sebagai realitas sosiologis dan pluralisme sebagai sikap sosial-keilmuan. Pesantren 
cenderung menerima pluralitas (keberagaman faktual) sambil membatasi pluralisme teologis 
yang berpotensi relativistik; namun, pada wilayah sosial-politik dan pendidikan, pesantren 
banyak mendorong pluralisme kewargaan berupa keadilan, adab dialog, dan tanggung 
jawab sosial (Syahrin et al., 2024).  

Kajian multikultural di pesantren juga memperkuat kesimpulan bahwa toleransi bukan 
sekadar “membiarkan”, melainkan keterampilan sosial yang dibangun melalui pembiasaan 
dan struktur kehidupan. Studi Latif dan Hafid (2021) memperlihatkan praktik sikap 
multikultural di pesantren sebagai keluaran dari kultur lembaga, relasi sosial, dan 
pembelajaran yang terintegrasi dalam keseharian santri (Latif & Hafid, 2021).  

Secara metodologis, pola-pola tersebut muncul dari pengodean tematik yang berulang 
pada tiga klaster: narasi sejarah (dakwah kultural, akulturasi), perangkat budaya (simbol, 
tradisi lokal), dan perangkat pendidikan (kurikulum, keteladanan, disiplin komunal). Klaster 
ini konsisten dengan rekomendasi tinjauan sistematis yang menempatkan moderasi 
beragama di pesantren sebagai praktik integratif, misalnya dialog budaya, hidden curriculum, 
dan penguatan tradisi intelektual (Syahrin et al., 2024).  

Implikasi konseptualnya, pluralisme dalam Islamic worldview pesantren bergerak 
sebagai “pluralisme pedagogis”: sebuah cara mengajar dan mendidik agar santri mampu 
membaca perbedaan secara bermartabat, tanpa menegasikan identitas. Di titik ini, toleransi 
dipahami sebagai adab al-ikhtilaf (etika ber-ikhtilaf) yang dipelajari lewat sejarah-kebudayaan 
Islam Nusantara dan ditubuhkan dalam kultur pesantren (Husain & Wahyuni, 2021; Abbas 
et al., 2023). 

Akhirnya, konstruksi toleransi pesantren cenderung efektif ketika sejarah lokal dipakai 
sebagai “jembatan makna”: santri belajar bahwa Islam pernah hadir sebagai rahmat melalui 
medium budaya, sehingga konflik identitas tidak perlu menjadi orientasi pendidikan. 
Dengan demikian, worldview pesantren memproduksi toleransi yang berakar, bukan toleransi 



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2677 
 

yang dipaksakan dari luar (Ulfah et al., 2025; Latif & Hafid, 2021).  
Tabel 1. Peta tematik konstruksi pluralisme–toleransi dalam Islamic worldview pesantren  

Tema temuan Jejak historis-
budaya 

Konstruksi dalam 
worldview 

Bentuk 
pendidikan yang 
tampak 

Sumber  

Pluralitas sebagai 
realitas sosial 

Pesantren 
hidup dalam 
masyarakat 
majemuk 

Keberagaman 
dikelola dengan 
adil-berimbang 

Etika pergaulan 
dan adab dialog 

(Peraturan 
Presiden Republik 
Indonesia, 2023); 
(Husain & 
Wahyuni, 2021) 

Dakwah kultural Akulturasi 
simbol dan 
tradisi lokal 

Islam adaptif 
tanpa melebur 
akidah 

Pembelajaran 
sejarah-budaya 
Islam Nusantara 

(Abbas et al., 2023); 
(Ulfah et al., 2025) 

Literasi lokal-
keilmuan 

Pegon sebagai 
warisan 
intelektual 

Cara pandang 
dialogis, 
kontekstual 

Tradisi baca kitab 
+ pemaknaan 
lokal 

(Suryani et al., 
2022) 

Multikulturalisme 
pesantren 

Praktik sosial 
santri 

Toleransi sebagai 
kompetensi sosial 
aktif 

Aturan hidup 
bersama, 
pembiasaan nilai 

(Latif & Hafid, 
2021) 

Moderasi sebagai 
ekosistem 

Hidden 
curriculum dan 
dialog budaya 

Toleransi berbasis 
praktik, bukan 
slogan 

Halaqah, dialog 
budaya, tradisi 
intelektual 

(Syahrin et al., 
2024) 

 
2.  Kontribusi tradisi internal pesantren terhadap pembentukan moderasi beragama 

pada santri 
Sintesis kepustakaan memperlihatkan bahwa moderasi beragama pada santri lebih 

banyak dibentuk oleh “sistem hidup” pesantren daripada oleh satu mata pelajaran tunggal. 
Tradisi internal pesantren bekerja sebagai hidden curriculum yang menanamkan nilai adil-
berimbang, anti-kekerasan, dan penghormatan martabat manusia (Syahrin et al., 2024).  

Pada tradisi keilmuan, pembelajaran kitab (bandongan–sorogan) menumbuhkan 
disiplin berpikir dan kehati-hatian dalam mengambil kesimpulan. Kehati-hatian ini 
beresonansi dengan moderasi: santri terbiasa menimbang argumen, mendengar otoritas 
keilmuan, dan tidak tergesa menyalahkan pihak lain (Husain & Wahyuni, 2021).  

Praktik musyawarah sebagai kebiasaan kelembagaan juga muncul sebagai jalur penting 
pembentukan moderasi. Musyawarah membentuk kebiasaan mendengar, menghargai 
perbedaan pandangan, dan mencari solusi maslahat—tiga elemen yang sering disebut 
sebagai jantung toleransi sosial (Nabilla, 2025; Syahrin et al., 2024).  

Keteladanan kiai dan ustaz mempercepat internalisasi moderasi karena santri belajar 
dari figur, bukan hanya dari teks. Studi tentang metode keteladanan dalam pembelajaran 
PAI menegaskan bahwa keteladanan guru menautkan nilai agama dengan praktik 
keseharian, sehingga nilai toleransi tidak berhenti sebagai wacana (Abbas & Khoir, 2023).  

Kehidupan komunal (asrama, pembagian tugas, disiplin harian) membangun 
kemampuan mengelola konflik secara beradab. Literatur moderasi menekankan bahwa 
“toleransi yang bertahan” biasanya lahir dari latihan hidup bersama, termasuk latihan 
menahan diri, saling membantu, dan mengatasi gesekan melalui aturan lembaga (Sumadi et 
al., 2022; Nafiuddin & Maharani, 2024).  

Tradisi khidmah dan pengabdian sosial memperluas horizon santri dari “kesalehan 
individual” ke “kesalehan sosial”. Model pengembangan moderasi di pesantren 



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2678 
 

menunjukkan bahwa keterlibatan sosial—melayani masyarakat sekitar—mendorong santri 
melihat perbedaan secara manusiawi, bukan sebagai ancaman identitas (Sumadi et al., 2022; 
Nabilla, 2025). 

Literasi budaya pesantren juga tampak pada pelestarian tradisi tulis-baca lokal seperti 
pegon. Studi tentang pembelajaran kitab dengan pegon menegaskan bahwa tradisi ini 
memperkuat identitas keilmuan sekaligus membuka ruang adaptasi budaya; adaptasi 
semacam ini menjadi fondasi psikologis bagi sikap moderat (Suryani et al., 2022).  

Temuan empiris kuantitatif tentang toleransi santri di Bekasi menunjukkan bahwa 
toleransi merupakan dimensi kunci moderasi dan tidak bisa dilepaskan dari konteks sosial 
serta pengaruh lingkungan. Ini memperkuat argumen bahwa pesantren perlu merawat iklim 
lembaga (role model, aturan, interaksi) agar moderasi tidak rapuh saat santri berhadapan 
dengan polarisasi sosial (Nafiuddin & Maharani, 2024).  

Dari sisi komunikasi, strategi komunikasi multikultural di pesantren terbaca sebagai 
praktik moderasi yang operasional: pesantren melatih santri memahami bahasa sosial 
masyarakat, memilih diksi yang tidak melukai, dan membangun relasi lintas kelompok 
melalui kegiatan bersama (Yuwafik et al., 2025).  

Secara metodologis, simpulan ini konsisten dengan pembacaan tematik: tradisi internal 
pesantren paling berpengaruh ketika bekerja simultan pada ranah kognitif (literasi), afektif 
(adab), dan praksis (pengabdian). Artinya, moderasi beragama pada santri adalah keluaran 
ekosistem pendidikan yang menyatukan pembelajaran, kultur, dan pengalaman sosial 
(Syahrin et al., 2024; Husain & Wahyuni, 2021).  

Tabel 2. Tradisi internal pesantren dan kontribusinya pada moderasi beragama santri  

Tradisi internal Mekanisme moderasi 
yang dibentuk 

Indikator perilaku santri Sumber  

Bandongan–
sorogan (kajian 
kitab) 

Disiplin nalar, kehati-
hatian dalam menilai 

Tidak mudah 
mengkafirkan/menyalahkan, 
mau menimbang dalil 

(Husain & 
Wahyuni, 2021) 

Keteladanan 
kiai/ustaz 

Transfer nilai melalui 
figur teladan 

Bahasa santun, empati sosial, 
konsistensi ibadah–akhlak 

(Abbas & Khoir, 
2023) 

Musyawarah & 
tata tertib 
komunal 

Latihan mengelola 
perbedaan dan konflik 

Mau mendengar, tidak dominatif, 
mencari jalan maslahat 

(Syahrin et al., 
2024); (Nabilla, 
2025) 

Khidmah & 
pengabdian sosial 

Kesalehan sosial dan 
tanggung jawab publik 

Membantu lintas kelompok, tidak 
eksklusif 

(Sumadi et al., 
2022); (Nabilla, 
2025) 

Komunikasi 
multikultural 

Etika komunikasi dan 
sensitifitas budaya 

Tidak provokatif, kolaboratif 
dengan masyarakat majemuk 

(Yuwafik et al., 
2025) 

Literasi pegon & 
tradisi lokal 

Identitas kuat + adaptasi 
budaya 

Menghargai kearifan lokal, tidak 
anti-budaya 

(Suryani et al., 
2022) 

3.  Implikasi konseptual dan pedagogis bagi pengembangan pendidikan Islam berbasis 
pondok pesantren 
Secara konseptual, temuan sintesis menegaskan bahwa penguatan pluralisme–toleransi 

di pesantren perlu dibingkai sebagai penguatan Islamic worldview, bukan sekadar penyisipan 
materi. Kerangka kebijakan moderasi beragama dapat menjadi rujukan indikator, tetapi 
penerjemahannya harus mengikuti logika kultur pesantren agar tidak terasa “tempelan 
program” (Peraturan Presiden Republik Indonesia, 2023; Syahrin et al., 2024).  



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2679 
 

Implikasi pedagogis pertama adalah penguatan literasi sejarah-budaya Islam Nusantara 
sebagai materi yang terintegrasi dalam PAI dan kajian pesantren. Literatur dakwah kultural 
dan kajian simbol lokal dapat dijadikan bahan ajar untuk melatih santri membaca perbedaan 
sebagai ruang hikmah, sekaligus memperkuat identitas tanpa agresi sosial (Abbas et al., 2023; 
Ulfah et al., 2025).  

Implikasi kedua adalah merancang tujuan pembelajaran toleransi sebagai kompetensi 
aktif yang dapat diobservasi. Temuan studi toleransi santri menegaskan bahwa toleransi 
adalah dimensi kunci moderasi; karena itu perlu rubrik perilaku seperti adab dialog, 
kemampuan mengelola konflik, dan kemampuan bekerja sama dalam keragaman (Nafiuddin 
& Maharani, 2024).  

Implikasi ketiga adalah memperkuat hidden curriculum melalui desain kehidupan 
asrama. Penguatan moderasi beragama dapat diturunkan ke standar praktik harian: tata 
tertib anti-perundungan, tradisi musyawarah yang disiplin, dan program khidmah berbasis 
layanan sosial yang melibatkan masyarakat majemuk (Syahrin et al., 2024; Sumadi et al., 
2022).  

Implikasi keempat adalah memperluas model pembelajaran toleransi melalui 
komunikasi multikultural dan kegiatan budaya. Temuan strategi komunikasi multikultural 
di pesantren menunjukkan bahwa toleransi menguat saat santri berinteraksi dalam kegiatan 
bersama, belajar bahasa sosial, dan menghindari diksi yang merendahkan kelompok lain 
(Yuwafik et al., 2025).  

Implikasi kelima adalah menegaskan batas konseptual agar toleransi tidak dibaca 
sebagai relativisme teologis. Literatur moderasi berbasis tradisi pesantren menekankan 
bahwa moderasi adalah keseimbangan: tegas pada prinsip, lembut pada sosial; ini penting 
untuk meredam resistensi internal terhadap istilah pluralisme yang sering disalahpahami 
(Husain & Wahyuni, 2021).  

Implikasi keenam adalah penguatan keteladanan pendidik sebagai strategi utama. 
Studi keteladanan dalam pembelajaran PAI memperlihatkan hubungan antara contoh 
konkret pendidik dan efektivitas internalisasi nilai, sehingga pelatihan guru/ustaz perlu 
menekankan konsistensi adab, cara berkomunikasi, dan cara menyikapi perbedaan (Abbas & 
Khoir, 2023).  

Implikasi ketujuh adalah memelihara tradisi literasi lokal (misalnya pegon) sebagai 
pintu masuk toleransi budaya. Ketika santri memahami bahwa pesantren historisnya adaptif 
dan kreatif dalam budaya literasi, santri lebih siap menerima perbedaan sosial tanpa 
kehilangan kerangka normatif (Suryani et al., 2022).  

Implikasi kedelapan adalah pengembangan evaluasi karakter berbasis praktik, bukan 
hanya tes pengetahuan. Hasil sintesis nilai multikultural di pesantren mengisyaratkan bahwa 
internalisasi efektif ketika nilai dipraktikkan dalam rutinitas, sehingga instrumen evaluasi 
perlu menilai partisipasi musyawarah, perilaku di asrama, dan rekam jejak khidmah 
(Nabilla, 2025; Syahrin et al., 2024).  

Implikasi kesembilan adalah penguatan literasi digital pesantren untuk merespons 
polarisasi identitas. Walaupun banyak studi menekankan dialog budaya dan tradisi 
intelektual, konteks 2021–2025 memperlihatkan kebutuhan memperluas moderasi ke ruang 
digital agar santri tidak mudah terseret narasi kebencian (Syahrin et al., 2024; Fauziah et al., 
2025).  

Implikasi kesepuluh adalah merumuskan “peta kurikulum moderasi pesantren” yang 
menghubungkan tujuan, materi, strategi, dan indikator. Peta ini membuat pluralisme–
toleransi menjadi bagian organik dari pendidikan Islam pesantren: sejarah-budaya sebagai 



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2680 
 

konten, adab sebagai metode, dan khidmah sebagai evaluasi praksis (Sumadi et al., 2022; 
Yuwafik et al., 2025).  

Tabel 3. Rekomendasi pengembangan pendidikan Islam pesantren berbasis temuan 
sintesis  
Area 
pengembangan 

Rekomendasi operasional Output yang 
diharapkan 

Sumber  

Kurikulum PAI & 
kajian pesantren 

Integrasi literasi sejarah-
budaya Islam Nusantara dan 
etika perbedaan 

Santri memahami 
pluralitas dan beradab 
dalam ikhtilaf 

(Abbas et al., 2023); 
(Ulfah et al., 2025) 

Hidden curriculum 
asrama 

Tata tertib anti-kekerasan, 
musyawarah rutin, khidmah 
terstruktur 

Toleransi menjadi 
kebiasaan harian 

(Syahrin et al., 
2024); (Sumadi et 
al., 2022) 

Kompetensi 
komunikasi 

Pelatihan komunikasi 
multikultural, kegiatan 
budaya lintas komunitas 

Bahasa santun, tidak 
provokatif, kolaboratif 

(Yuwafik et al., 
2025) 

Penguatan pendidik Pelatihan keteladanan dan 
adab publik bagi ustaz/guru 

Teladan konsisten 
dalam menyikapi 
perbedaan 

(Abbas & Khoir, 
2023) 

Evaluasi karakter Rubrik observasi: adab 
dialog, manajemen konflik, 
partisipasi khidmah 

Penilaian moderasi 
berbasis perilaku 

(Nafiuddin & 
Maharani, 2024); 
(Nabilla, 2025) 

Pencegahan 
ekstremisme 

Literasi digital dan model 
pembelajaran toleransi 

Santri tahan terhadap 
narasi kebencian 

(Fauziah et al., 
2025); (Syahrin et 
al., 2024) 

KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian kepustakaan historis-budaya ini menyimpulkan bahwa pluralisme 
dan toleransi dalam Islamic worldview pesantren dikonstruksi melalui perpaduan pengalaman 
sejarah Islam Nusantara, perangkat budaya lokal, dan tradisi pendidikan pesantren yang 
menubuhkan adab dalam kehidupan sehari-hari. Pada level konseptual, pesantren 
cenderung menerima pluralitas sebagai realitas sosial yang harus dikelola secara adil dan 
berimbang, sambil menjaga batas keyakinan agar toleransi tidak bergeser menjadi 
relativisme teologis. Konstruksi ini diperkuat oleh jejak dakwah kultural yang menunjukkan 
kemampuan Islam beradaptasi dengan simbol budaya tanpa kehilangan esensi tauhid, 
sehingga toleransi dipahami sebagai keluwesan sosial yang berorientasi kemaslahatan. 

Pada level praksis pendidikan, moderasi beragama santri terutama dibentuk oleh 
tradisi internal pesantren sebagai hidden curriculum: kajian kitab yang menumbuhkan kehati-
hatian berpikir, musyawarah yang melatih pengelolaan perbedaan, keteladanan pendidik 
yang menghubungkan nilai dengan tindakan, serta khidmah sosial yang menggeser 
kesalehan dari ranah individual ke ranah publik. Data penelitian toleransi santri juga 
menguatkan bahwa toleransi merupakan dimensi kunci moderasi dan sangat dipengaruhi 
iklim lembaga serta konteks sosial, sehingga penguatan moderasi memerlukan tata kelola 
kultur pesantren yang konsisten. Implikasi pedagogisnya adalah perlunya peta 
pengembangan pendidikan pesantren yang mengintegrasikan literasi sejarah-budaya Islam 
Nusantara, desain kehidupan asrama berbasis adab dan anti-kekerasan, penguatan 
komunikasi multikultural, serta evaluasi karakter berbasis perilaku nyata. Dengan kerangka 
ini, pluralisme–toleransi menjadi organik dalam pendidikan Islam pesantren: sejarah-budaya 



Pluralisme Dan Toleransi Dalam Islamic Worldview: Studi Kepustakaan Historis-Budaya Tentang Pendidikan Islam Di 
Pondok Pesantren 

 

Jurnal Kepemimpinan dan Pengurusan Sekolah: https://ejurnal.stkip-pessel.ac.id/index.php/kp   2681 
 

Copyright holder : 
© Author 

 
First publication right: 

Jurnal Kepemimpinan & Pengurusan Sekolah 

 
This article is licensed under: 

 

sebagai konten, adab sebagai metode, dan khidmah sebagai verifikasi praksis, sekaligus 
memperkuat ketahanan santri menghadapi polarisasi identitas dan arus informasi digital. 

 
REFERENSI  
Abbas, N., & Khoir, M. A. (2023). Implementasi metode keteladanan guru dalam 

pembelajaran pendidikan agama Islam di SMP Negeri 2 Gemolong. At Turots: Jurnal 
Pendidikan Islam. 5(1). https://doi.org/10.51468/jpi.v5i1.187  

Abbas, N., Suparman, F., Suryanto, L., & Wafa, M. C. A. (2023). Landscape dakwah Islam 
kultural Sunan Kalijaga di Jawa. Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, 2(2), 98–107. 
https://doi.org/10.59944/amorti.v2i2.95 

Fauziah, D. N., Ramdhani, K., Muzaki, I. A., Permana, I., & Ellias, M. S. (2025). An 
implementation Islamic education model to build tolerance and prevent radicalism at 
an Islamic boarding school. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan Multikulturalisme.  

Husain, S., & Wahyuni, A. E. D. (2021). Moderasi beragama berbasis tradisi pesantren pada 
Ma’had Aly As’adiyah Sengkang Wajo Sulawesi Selatan. Harmoni: Jurnal Multikultural & 
Multireligius, 20(1), 48–66.  

Latif, M., & Hafid, E. (2021). Multicultural attitudes in an Islamic boarding school of South 
Sulawesi–Indonesia. Cogent Education, 8(1), 1968736.  

Nabilla. (2025). Internalization of multicultural education values in Islamic boarding schools. 
EDUSOSHUM Journal of Islamic Education and Social Humanities.  

Nafiuddin, N., & Maharani, D. (2024). Toleransi di kalangan santri pondok pesantren 
Kabupaten Bekasi. Refleksi: Jurnal Kajian Agama dan Filsafat, 23(1), 61–80.  

Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 58 Tahun 2023 tentang Penguatan Moderasi 
Beragama. (2023).  

Sumadi, E., Nisa, F. F., Nufus, I., Yulianto, F. A. F., & Bahrudin. (2022). Pendidikan pesantren 
dan moderasi beragama: Kajian di Pondok Pesantren Bali Bina Insani Tabanan Bali. 
TA’ALLUM: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 249–275.  

Suryani, K., Mahmutarom, Ekaningrum, I. R., & Junaidi, M. (2022). Learning the yellow book 
with the Arabic meaning of Pegon as preserving the intellectual work of Indonesian 
ulemas. Qalamuna: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 14(1), 769–786. 
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v14i1.4783  

Syahrin, A. A., Noviani, F., & Mustika, B. (2024). Peran pesantren dalam penanaman 
moderasi beragama: Tinjauan pustaka sistematis. Jurnal Al-Azhar Indonesia Seri 
Humaniora, 9(3).  

Ulfah, Y. F., Abbas, N., Setiawan, A., Yasin, Z. F. A., & Sholehuddin, Y. (2025). The character 
of Semar in wayang: A synthesis of Javanese cultural philosophy and Islamic principles. 
JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 8)(2). http://dx.doi.org/10.30829/juspi.v8i2.21630  

Yuwafik, M. H., Lestari, D. F. A. P., & Gunawan, E. (2025). Strategi komunikasi multikultural 
dalam menanamkan nilai toleransi beragama pada santri di Pesantren Sunan Kalijogo 
Malang. Journal of Communication Research, 1(1), 40–50.  

 
 
 
 
 
 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.51468/jpi.v5i1.187
https://doi.org/10.59944/amorti.v2i2.95?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v14i1.4783
http://dx.doi.org/10.30829/juspi.v8i2.21630

